
 

|33| 
 

KİLİKYA FELSEFE DERGİSİ Sayı: 1, Nisan 2024, 33-49 

KİLİKYA JOURNAL OF PHILOSOPHY Issue: 1, April 2024, 33-49 

 

Makale Geliş Tarihi | Received: 10.11.2023 E-ISSN: 2148-9327 

Makale Kabul Tarihi | Accepted: 19.03.2024  http://dergipark.org.tr/kilikya 

 Araştırma Makalesi │ Research Article 

 

ROLAND BARTHES’TA MİT VE BURJUVA İDEOLOJİSİ 

Sedat BİNGÖL1 

Öz: Roland Barthes, çağdaş mitlere göstergebilimsel bir çözümleme uygulayarak bu mitlerin 
esasen ideolojik bir mesaj ya da bildiri içerdiğini ortaya koyar. Modern mitler, gösterdiğinden 
başka bir şey kast eder; onların gerçek anlamının dışında her zaman ikincil bir anlamı vardır. Bu 
da mitlerin muğlaklıklar, aldatmacalar, belirsizlikler ve çok anlamlılık içerdiği manasına gelir. 
Göstergebilimsel analiz, söz konusu aldatmacaların ardında gizlenen amacı görünür hale getirir. 
Bu amaç da, burjuva sınıfının politik, kültürel, ekonomik ve toplumsal egemenliğini korumak ve 

devam ettirmektir. Mitlerde ‘doğal’ olarak sunulan aslında belirli bir ideolojik dünya görüşü 
tarafından inşa edilir. Bu ideoloji de burjuva ideolojisidir. Çağdaş mitler, burjuva dünya 
görüşünü ebedi bir doğaya dönüştürür. Barthes’ın çözümlemesi, mitler tarafından doğallaştırılan 

ve evrenselleştirilen göstergelerin esasen burjuva ideolojisinin amacına hizmet ettiğini gösterir. 
Bu çalışmada, Barthes’ın göstergebilim yoluyla anlam incelemesine nasıl politik bir önem 
kazandırdığı ve burjuva kültürünü eleştirme amacını nasıl bilimsel bir temele dayandırdığı 
gösterilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Barthes, Burjuva İdeolojisi, Göstergebilim, İdeoloji, Mit. 

 

MYTH AND BOURGEOIS IDEOLOGY IN ROLAND BARTHES 

 

Abstract:  By applying a semiological analysis to contemporary myths, Roland Barthes reveals that these 

myths essentially contain an ideological message. Modern myths mean something other than what they 

show; they always has a figurative meaning apart from their literal meaning. This means that myths contain 

ambiguities, mystifications and polysemy. Semiological analysis makes visible the purpose hidden behind 

these mystifications. This intend is to protect and maintain the political, cultural, economic and social 

dominance of the bourgeoisie. What is inherently presented in myths is essentially constructed by a certain 

ideological worldview. This ideology is bourgeois ideology. Contemporary myths transform the bourgeois 

worldview into an eternal nature. Barthes' analysis shows that naturalized and universalized signs 

essentially serve the purpose of bourgeois ideology. In this study, it will be shown how Barthes gave 

 

1Dr.  

Mardin Artuklu Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Felsefe Bölümü, Türkiye. | Mardin Artuklu Universty, 
Faculty of Literature, Department of Philosophy, Turkey. 

sedatbingol2@gmail.com 

Orcid Id: 0000-0002-8431-4159 

 

Bingöl, İ. (2024). Roland Barthes’ta Mit ve Burjuva İdeolojisi. Kilikya Felsefe Dergisi; (1), 33-49. 

mailto:sedatbingol2@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8431-4159


 

Roland Barthes’ta Mit ve Burjuva İdeolojisi 

 

 

|34| 

 

political importance to the study of meaning through semiology and how he based his aim of criticizing 

bourgeois culture on a scientific basis. 

 

Keywords: Barthes, Bourgeois Ideology, Semiology, Ideology, Myth. 

 

1. Giriş  

Roland Barthes’ın mit ve burjuva ideolojisi arasındaki ilişkiyi ortaya koyduğu temel 

eseri Çağdaş Söylenler’dir.2 Barthes bu eserinde bir taraftan kitle kültürünün diliyle ilgili 

ideolojik bir eleştiri yapar; diğer taraftan bu dilin mekaniğini göstergebilimsel olarak 

çözümlemeye çalışır. Saussure okuması sayesinde kolektif temsilleri gösterge sistemleri 

olarak ele alan Barthes, burjuva kültürünü evrensel bir doğaya dönüştüren 

aldatmacaları (mystifications3)  ayrıntılı bir biçimde açıklamaya çalışır (Barthes, 1991, s. 

8).O, doğal olanın ve olduğu gibi kabul edilenin esasen doğal olmadığını göstermeyi ve 

beklenmedik bağlantılar kurarak kültürel hiyerarşileri yıkmayı amaçlar. Barthes, 

insanlara doğal olarak sunulanın aslında belirli bir ideolojik dünya görüşüne uygun 

olduğunu ve belirli toplumsal çıkarlara hizmet ettiğini göstermeye çalışır. Söz gelimi, 

şarap içmek ve Fransa bisiklet turuna ilgi duymak, Fransız olmanın bir parçası gibi 

görünür ancak bunların günlük yaşamda sunuluş biçimleri kapitalist üretimin yapılarını 

ve öncelliklerini yansıtır (Moriarty, 1991, s. 21).Güncel koşulların ve olayların öykü ve 

anlatılarında doğa ile tarihin her fırsatta birbirine karıştırıldığını düşünen 

 

2Bu kitap, 1954-1956 yılları arasında Les Lettres nouvelles dergisinde aylık olarak yazılan ve Barthes’ın kendi 
güncelini oluşturan denemelerin bir derlemesidir. Bu denemeler amatör güreşin örtük geleneklerinden 
Fransız bisiklet turuna, biftek ve kızarmış patatesten bir fotoğraf sergisine kadar çeşitli konuları ele alarak 

Fransız kültür yaşamının bir tanımını sunar. 

Söz konusu eserin orijinal ismi Mythologies’dir. Bkz. Barthes, R. (1957).Mythologies. Paris: Éditions du Seuil. 
Eserin İngilizce baskısının başlığı da Mythologies’tir. Söz konusu eseri Türkçe’ye kazandıran Tahsin Yücel 
eseri Çağdaş Söylenler olarak çevirmeyi uygun bulmuştur ve Fransızca mythe sözcüğünü de ‘söylen’ olarak 
çevirmiştir. Ancak bu çalışmada mythe sözcüğü Türkçe kullanımı daha yaygın olduğu için ‘mit’ olarak 

kullanılacaktır. Ek olarak, anlam kapalılığına yol açan bazı kavramların anlaşılabilmesi için eserin 
Fransızca ve İngilizce baskılarından da yararlanılmıştır. Ancak referanslar Türkçe baskı dikkate alınarak 
verilmiştir. 
3 Türkçe’de demystification sözcüğü ‘gizemsizleştirme’ olarak karşılık bulduğu için mystification 

kelimesininde mistikleştirme, gizleme ya da gizemli hale getirme olarak kullanılması gerektiği 
düşünülebilir. Ancak daha sonra göreceğimiz gibi mit, gerçeği tam anlamıyla gizlemez, gerçeği çarpıtarak 
özneyi yanıltır ve dolayısıyla aldatır. Bu nedenle mystification sözcüğünün ‘aldatmaca’ olarak karşılanması 
daha uygundur.  



 

Kilikya Felsefe Dergisi / Kilikya Journal of Philosophy  2024 / 1 
 

 

|35| 

 

Barthes,apaçık olanın süslenerek sergilenişinde ideolojik bir istismar ve çarpıtma 

olduğunu ileri sürer. Bu noktada Barthes, bu yalancı gerçekleri, kesinlikleri ve 

apaçıklıkları mit terimiyle açıklamaya çalışır (Barthes, 2014a, s. 7).Barthes ele aldığı 

mitlerle kültürün etkili bir biçimde insanlara yönelttiği mesajlarda gizil olarak bulunan 

değerleri ve tutumları ortaya çıkarma çabası içindedir. Bu mesajlar reklamlar, gazete ve 

dergi haberleri, fotoğraflar ve hatta oyuncaklar gibi maddi nesnelerdir (Moriarty, 1991, 

s. 21). Dolayısıyla bir plastik sanatlar sergisi, bir film, özenli bir yemek ya da bir güreş 

müsabakası birer çağdaş mittir. Barthes açısından görünüşte edebiyata pek benzemeyen 

bu tür olgular, burjuva dünyasının genel göstergebiliminin dışında değildir. 

2. Mit Bir Sözdür 

Edebiyat eleştirmeni ve göstergebilimci olarak tanınan bir düşünürün mitler ile 

ilgiliçözümlemesindebirçok şeyi ele alması beklenebilir.Ancak muhtemelen güreşi, 

oyuncakları, bir otomobil markasını ve aktörlerin fotoğraflarını birer mit olarak ele 

alması beklenmez. Bunlar Barthes’ın Çağdaş Söylenler isimli kitabının konularından 

bazılarıdır ve ilk bakışta aralarında ortak bir nokta yokmuş gibi görünür. Ancak söz 

konusu başlıklar -Barthes’ın deyimiyle çağdaş mitler- konu açısından değil, kitle kültürü 

içinde dolaşan mesajlar olarak ortak bir statüyle bağlantılıdır. Bu bakımdan Barthes, bu 

mesajların şifresini çözmeye ve bunların kitle kültürüyle olan ilişkilerini ve 

bağlantılarını değerlendirmeye çalışır. Barthes, bu mesajların çoğunun muğlaklıklar ya 

da aldatmacalar içermesi nedeniylebu mesajları mitler olarak adlandırır (Moriarty, 1991, 

s. 19). Barthes için mit bir iletişim sistemi, bildiri ve mesajdır. Mitin bu şekilde 

tanımlanması onun bir kavram ya da fikir olamayacağı anlamına gelir. Barthes’a göre 

mit esasen bir anlamlandırma biçimidir (Barthes, 2014a, s. 179).Belirli bir anlamlandırma 

mekanizması tarafından üretilen bir mesajdır. Miti karakterize eden içeriği değil, bu 

biçimsel yönüdür. Sözlü mitlerin yanı sıra fotoğraf mitleri ve maddi mitler de vardır. 

Barthes, mitlerin eleştirel bir çözümlemesini yaparak hem belirli ideolojik konumları 

açığa çıkarır hem de bunların mesajlarının nasıl oluşturulduğunun ve nasıl ikna edici 

hale geldiğinin bir analizini yapar (Moriarty, 1991, s. 22). 



 

Roland Barthes’ta Mit ve Burjuva İdeolojisi 

 

 

|36| 

 

Mythos sözcüğünün etimolojisinden dolayı da bu mesajlar ‘mitler’ olarak 

adlandırılır.Eski Yunancada ‘söz’ün üç biçimi vardır; mythos, eposve logos. Mitos, 

söylenen veya duyulan sözdür; anlatı, masal ve öykü anlamlarına gelir (Erhat, 1996, 

önsöz). Barthes da mitin ya da mitosun kökensel anlamına sadık kalarak miti söz olarak 

adlandırır. Mit söz olduğuna göre, bir söylemle aktarılmak şartıyla her şey mit olabilir. 

Başka bir ifadeyle, söylem alanına giren her şey mit olabilir. Barthes için mit, mesajının 

ya da bildirisinin nesnesiyle değil, bu bildiriyi dile getirme biçimine göre 

tanımlanır.Mitolojinin yalnızca tarihsel bir temeli olabileceğini ifade eden Barthes’a göre 

mit, nesnelerin ya da şeylerin doğasından çıkmaz, o tarihin seçtiği bir sözdür. Bu tür bir 

söz de bir bildiridir ve bu nedenle hiçbir şekilde sözlü konuşmayla sınırlı değildir. 

Yalnızca yazılı bir söylem değil, fotoğraf, sinema, röportaj ve gösteriler de mitsel söze 

dayanak olabilir. Barthes için sözsel ya da görsel olması fark etmeksizin dil, söylem ya 

da söz anlamlı bir sentezdir; bir fotoğraf, bir gazete yazısı ya da bir şey belirten bir nesne 

-söz gelimi, meydan okumayı belirtmek için getirilen bir ok- sözdür (Barhtes, 2014a, s. 

179-181). 

Bu noktada Barthes, mitin dilbilim kadar kapsamlı bir genel bilim olan göstergebilimin 

alanına girdiğini söyler. Onun açısından mitoloji sözün bir incelenmesi olduğundan 

göstergebilimin bir parçasıdır. Göstergebilim konusunda Saussure’ün çalışmalarının 

Barthes üzerinde büyük bir etkisi vardır. Barthes Saussure’den etkilendiğini şu sözlerle 

dile getirir: “Saussure’ü (…) okuduktan sonra da gözlerim (…) kamaşmıştı” (Barthes, 

2014b, s. 15). Barthes’ın gözlerinin kamaşmasının sebebi, Saussure okumasının küçük 

burjuva mitlerinin geçersizliğinin açıklanmasına bilimsel olarak bir gelişme olanağı 

vermesidir. Bu olanak, anlam süreçlerinin ayrıntılı olarak çözümlenmesini sağlayan 

göstergebilimdir. Burjuva ideolojisinin anlam süreçleri sayesinde kendi tarihsel 

kültürünü evrensel bir doğaya dönüştürdüğünü gören Barthes, göstergebilimin 

ideolojik eleştirinin temel yöntemi olabileceğini iddia eder (Barthes, 2014b, s. 

15).Dolayısıyla göstergebilim, burjuva kültürünü eleştirme projesine bilimsel bir değer 

katar. Hem Barthes’ın modern mitlere ilişkin düşüncelerinin hem de mit ve burjuva 



 

Kilikya Felsefe Dergisi / Kilikya Journal of Philosophy  2024 / 1 
 

 

|37| 

 

ideolojisi arasındaki ilişkinin daha iyi anlaşılabilmesi için ilk olarak göstergebilime 

kısaca değinmek gerekir. 

3. Çağdaş Mitleri Anlamanın Anahtarı Olarak Göstergebilim4 

Barthes’ın bir mit meydana getiren göstergeler arasındaki ilişkilere dair tartışması 

Saussure’e dayanır. Saussure açısından dil, bir göstergeler dizgesidir. Bu nedenle dil, 

yazıyla, sağır-dilsiz alfabesiyle ya da sembolik kutsal törenlerle karşılaştırılabilir. 

Saussure’ün dili bu biçimde algılaması, göstergelerin toplumdaki yaşamını inceleyecek 

bir bilim dalının tasarlanabileceğini düşünmesine yol açar. Bu bilime 

sémiologie(göstergebilim / İng. semiology/semiotics) ismini veren Saussure, bu göstergeler 

biliminin de göstergelerin ne olduğunu ve hangi yasalara bağlandığını 

açıklayabileceğini ifade eder (Saussure, 1998, s. 46). Graham Allen’ın aktardığına göre 

Saussure, bütün beşeri gösterge dizgelerini sistematik olarak okuyabilecek bir bilim 

hayal eder (Allen, 2003, s. 39). Bu nedenle göstergebilimin gerek dilsel gerekse dilsel 

olmayan göstergelerin çözümlenmesine atıfta bulunmak için kullanıldığı söylenebilir. 

Dilsel göstergenin bir nesne ile bir ismi birleştirmediğini ifade eden Saussure, dilsel 

göstergenin bir kavramla işitim imgesini birleştirdiğini belirtir (Saussure, 1998, s. 109). 

Dolayısıyla dilsel gösterge iki yönlüdür ve Saussure, kavramla işitim imgesinin 

birleşimine gösterge demektedir. Saussure, sözü edilen üç terimin -kavram, işitim 

imgesi ve gösterge- birbirini çağrıştıran isimlerle belirtildiği taktirde anlam 

karmaşasının ortadan kalkacağını düşünür (Saussure, 1998, s. 111).Bu nedenle kavram 

yerine ‘gösterilen’ işitim imgesi yerine ‘gösteren’ mefhumlarını önerir ve bütünü 

belirtmek için de ‘gösterge’ sözcüğünü kullanır. Dolayısıyla gösterge (Fr. signe / İng. 

 

4Burada okuyucunun dikkatine sunmak istediğim bir husus var. Bu bölümün amacı Ferdinand de 

Saussure’ün gösterge modelinin Barthes’ın mit çözümlemesine yaptığı katkıyı göstermek ve Barthes’ın mit 
hakkındaki düşüncelerinin daha anlaşılır olmasını sağlamaktır. Barthes’ın göstergebilim anlayışını diğer 
düşünürlerle karşılaştırarak ele almak metnin kapsamını olması gerekenden çok daha fazla genişletecektir. 

Ayrıca bu mesele başka bir çalışmanın konusu olmayı hak edecek değerdedir. Bu konuda ayrıntılı bilgi 
için şu iki değerli makaleye bakılabilir: Bircan, U. (2015). Roland Barthes ve Göstergebilim, Sosyal Bilimler 

Araştırma Dergisi (SBARD) (13), 17-41& İnal, A. (2003). Roland Barthes: Bir Avant-Garde Yazarı, İletişim 
Araştırmaları1(1), 9-38. 



 

Roland Barthes’ta Mit ve Burjuva İdeolojisi 

 

 

|38| 

 

sign),gösteren (Fr. signifiant / İng. signifier)  ile gösterilenin (Fr. signifié / İng. 

signified)bütünselliğidir. 

Gösteren, göstergenin algıladığımız imgesidir, kağıt üzerindeki işaretlerdir, harflerdir, 

seslerdir. Gösterilen ise gösterenin göndermede bulunduğu zihinsel tasarımdır. 

Saussure açısından gösteren ile gösterilen arasında zorunlu bir ilişki yoktur; ikisini 

birleştiren bağ nedensizdir, keyfidir. Ağızdan çıkan ses ile bu sesin zihindeki karşılığı 

keyfi olarak birbirine bağlanır. Söz gelimi ‘kardeş’ kavramının (gösterilen), kendisine 

gösterenlik yapan k-a-r-d-e-ş ses dizilişiyle hiçbir bağıntısı yoktur. (Saussure, 1998, s. 111-

113).Gösteren ile gösterilen arasındaki ilişkinin keyfi olduğunu söylemek, gösterenin bir 

nedene bağlanamayacağı ve gösterenle gösterilen arasında doğal bir bağıntının olmadığı 

anlamına gelir. 

Esasen Saussure, dil ve dünya arasındaki ilişkiyi sözcüklerin veya göstergelerin yeni bir 

tanımıyla farklı bir şekilde formüle eder. Göstergeler anlamlarını, dünyadaki nesnelerle 

ya da eylemlerle doğrudan bir ilişki yoluyla kazanmazlar (Allen, 2003, s. 41). Gösterilen 

bir obje ya da eylemin kendisi değil, onların zihinsel tasarımıdır. Barthes’ın 

Saussure’den hareketle öne sürdüğü gibi,öküz sözcüğünün gösterileni hayvanın kendisi 

değil, onun zihinsel imgesidir (Barthes, 1979, s. 35). Gösterilen, göstergeyi kullananın 

ondan çıkardığı ya da anladığı şeydir. Gösterilen ile gösteren arasındaki fark, gösterenin 

bir aracı olgu olmasıdır; madde, gösterene ihtiyaç duyar (Barthes, 1979, s. 40).Gösterge, 

doğrudan dünya açısından değil, bir dil sistemindeki yeri açısından anlam taşır. Ancak 

dil, gösterge dizgesinin yalnızca bir türüdür. Mimari tasarımdan kıyafetlere ve 

yemeklere kadar çok sayıda gösterge sistemi bulunur. Toplumdaki her şey bu anlamda 

bir göstergedir ve dolayısıyla Saussure açısından dil sistemi gibi incelenebilecek bir 

sisteme aittir (Allen, 2003, s. 41). Saussure’ün gösterge modeli anlamın nasıl üretildiğini 

ortaya koyar ve Barthes’ın mitin nasıl işlediğine ilişkin soruşturmasına büyük katkı 

sağlar. Barthes açısından “söylende de (…) üç boyutlu çizgeyi buluruz: gösteren, 

gösterilen ve gösterge” (Barthes, 2014a, s. 183). Ancak mitin kendisine özgü bir yapısı 

vardır. Mit halihazırda var olan göstergelere göre hareket eder. Kendisinden önce var 

olan bir göstergesel zincirden yola çıkılarak kurulur. Bu nedenle de ikinci bir göstergesel 



 

Kilikya Felsefe Dergisi / Kilikya Journal of Philosophy  2024 / 1 
 

 

|39| 

 

dizgedir. Saussure’ün çözümlemesi Barthes açısından birinci göstergesel dizgedir. 

Barthes’a göre, Saussure’ün formüle ettiği birinci sistemde ya da birinci anlamlandırma 

düzeyinde gösterge (yani bir kavram ile bir imge, ses ya da yazılı işaretintoplamı) olan 

şey, ikinci sistemde ya da ikinci anlamlandırma düzeyinde salt bir gösteren haline gelir 

(Barthes, 2014a, s. 183,184). Dolayısıyla mitoloji var olan göstergeyi alıp yeni bir 

gösterilenin/kavramın gösterenine dönüştürür. Barthes için Saussure’ün gösterge 

formülü birinci anlamlandırma düzeyi iken, mit alanında artık ikinci bir anlamlandırma 

düzeyi vardır.  

4. Göstergebilimsel Bir Sistem Olarak Mit 

Birinci anlamlandırma düzeyi düz anlam olarak adlandırılabilir. Düz anlam, 

göstergenin açık, aşikar ve herkes tarafından kabul edilen anlamıdır. İkincil 

anlamlandırma düzeyinde ise artık yan anlam söz konusudur. Yan anlam, göstergenin 

kullanıcının duygularıyla ve kültürel değerleriyle buluştuğunda oluşan etkileşimi 

betimler. Yan anlam ile düz anlam arasındaki farklılığa açıklık getirmek için 

fotoğrafçılıktan bir örnek verilebilir. Düz anlam neyin fotoğraflandığıdır; yan anlam ise 

nasıl fotoğraflandığıdır (Fiske, 2003, s. 116,117). Barthes’a göre, ister sözlü ya da yazılı 

dilde, ister stilize edilmiş fotoğrafik karelerde, resim veya ritüellerde dışa vurulmuş 

olsun mitlerde gerçeklik süslenerek çarptırılır. Mitler gösterdiğinden başka bir şey 

kasteder; apaçık görünür, ancak kapalıdır, bulanıktır, içinde tek bir anlam yoktur. 

Mitleri göstergebilimsel analize tâbi tutan Barthes, mitlerdeki muğlaklıkları, 

aldatmacaları ve yalancı kesinlikleri göstergebilimsel çözümleme yoluyla açığa çıkarır. 

Mitlerde, birinci anlamın/düz anlamın içinde saklı olarak bulunan bir ikincil anlam/yan 

anlam vardır ve bu göstergebilimsel analiz vasıtasıyla ortaya konur. Bu yolla 

görünmeyen görünür hale gelir, gizli olan açık duruma gelir. Mit birincil/düz anlamları 

ikincil/yan anlamlara dönüştürür. Barthes mit alanında göstergelerin gösterene 

dönüşmesini şu biçimde gösterir: 

 

 



 

Roland Barthes’ta Mit ve Burjuva İdeolojisi 

 

 

|40| 

 

            Dil       

 

Mit 

 

 

Barthes’ın verdiği bir örneği ele almak hem yukarıdaki figürü hem de yukarıda 

anlatılanları daha açık ve anlaşılır hale getirebilir. Bir dergi kapağında, Fransız 

üniforması giymiş genç bir siyahinin Fransa bayrağına asker selamı verdiğini 

gördüğümüzü varsayalım. Aslında fotoğrafın bütün anlamının gördüğümüz şey 

olduğu söylenebilir. Siyahi Fransız’ın asker selamı vermesi birincil göstergesel dizgedir, 

birincil bir göstergedir, yani birincil anlamdır. Ama bu fotoğraf başka bir şey kast eder: 

Fransa büyük bir imparatorluktur, beyaz, siyah ya da Kuzey Afrikalı bütün yurttaşlar 

bayrağa bağlılıkla hizmet eder ve sözde sömürgeciliği eleştirenlere, söz konusu 

siyahinin sözde zalimlerine hizmet etmede gösterdiği gayretten daha iyi bir cevap 

olamaz. Burada daha büyük bir göstergesel dizge ile karşı karşıyayız; kendisi daha 

önceki bir dizgeyle oluşturulmuş bir gösteren var (siyahi bir asker Fransız selamı 

veriyor). Bu gösteren önceki dizgenin göstergesidir; gösteren daha önceki dizgenin 

göstergesinden oluşur. Yeni ve büyük dizgede bir gösterilen de var (amaçlanmış 

Fransızsallık, sömürgecilik, milliyetçilik); son olarak da gösteren aracılığıyla gösterilenin 

varlığı söz konusudur (Barthes, 2014a s. 185). Dolayısıyla söz konusu fotoğraf çok açık 

görünmesine rağmen aslında başka bir şey söyler. Doğrudan verdiği anlamın dışında 

fotoğrafın içine gizlenmiş başka bir anlamı vardır, yani ikincil anlam esasen birinci 

anlamın içinde saklıdır ve Barthes’ın yaptığı şey bu fotoğrafa göstergebilimsel analizi 

uygulamaktır. Böylelikle fotoğrafın okunmasına bilimsel bir dayanak sağlanmaktadır. 

Bu fotoğraf için geçerli olan çözümleme diğer mitler için de geçerlidir.  

Barthes açısından mit, düz/birincil/gerçek anlamından ziyade niyeti, amacı ve hedefiyle 

tanımlanan bir söz türüdür. Buna rağmen niyeti bir şekilde donmuş, arıtılmış, 

ebedileştirilmiş ve bu birincil anlam tarafından ortadan kaldırılmış ya da 

uzaklaştırılmıştır (Barthes, 2014a, s. 191, 192). Yani birincil anlam mitin niyet ve 

1.gösteren 2.gösterilen 

3.gösterge 

 

              I. GÖSTEREN 

II. GÖSTERİLEN 

 

                                     III.GÖSTERGE 



 

Kilikya Felsefe Dergisi / Kilikya Journal of Philosophy  2024 / 1 
 

 

|41| 

 

hedefinin görünmesini engeller. Mitte sanki ikincil bir anlam yokmuş gibi görünür. Bu 

belirsizlik ve çift anlamlılık mitsel sözü oluşturur. Bu anlatılanlar mitin çift anlamlılığını, 

belirsizliğini ve ‘ikiyüzlülüğünü’ nasıl okuyacağımıza ilişkin bize bir fikir verir. Allen’ın 

belirttiği gibi, mit anlamı gasp eder ve onu ikinci dereceden bir anlama ya da Barthes’ın 

anlamlandırma (signification) dediği şeye dönüştürür. Anlamlandırma, ikincil 

göstergeye gönderme yapar; zaten var olan anlamın, halihazırda var olan birincil 

göstergelerin dönüştürülmesiyle üretilen anlamdır. Esasen mit bir üst-dildir (Fr. méta-

langage / İng. meta-language); birinci dil üzerinde hareket eden ikinci bir dildir, 

halihazırda var olan anlamdan anlam üreten bir dildir. Ancak bu birincil anlamın 

tümüyle unutulduğu manasına gelmez. Siyahi askerin fotoğrafı, her ne kadar mitsel bir 

şekilde Fransız ulusu hakkında bir şey söylese de, tek bir bireyin fotoğrafı olarak da 

görülebilir ya da okunabilir. Mitin burjuva ideolojisinin sürdürülmesi ve yayılması için 

bu kadar önemli olmasının nedeni de tam olarak budur. Mitin göstereni her zaman iki 

yöne işaret edebildiğinden onu eleştirmek zordur. Çünkü genç askerin fotoğrafını 

Fransız emperyalizminin mitsel propagandası açısından eleştirmeye çabaladığımız 

anda göstereni basitçe birincil anlama çevrilebilir: Bir asker bayrağı selamlıyor. 

Fotoğrafın anlamının gerçek düzeyini bulmaya çalıştığımızda ise, bu düzeyin tüm 

içerikten arınmış olduğunu görürüz, çünkü mesele gerçek ve bireysel asker (kökeni, 

inancı, biyografisi) değil, temsil ettiği şeydir (Allen, 2003, s. 44). Barthes’ın deyişiyle mit 

bize her zaman şunu söyler: “Bulunduğumu sandığınız yerde değilim; bulunmadığımı 

sandığınız yerdeyim” (Barthes, 2014a, s. 191). Böylece dergideki genç asker imajı, o genç 

adamın tarihini (özgüllüğünü) boşaltarak onu bir türe, Fransız vatanseverliğinin özüne 

dönüştürür. Gösterenini ne yöne çevirirse çevirsin (bu bir genç adamdır ve daha fazlası 

değildir, bu her Fransız kadın ve erkektir), her türlü gerçek tarih imgesini boşaltır ve 

onu tartışılmaz, Fransız toplumunun özü, bir tür doğa olarak sunar (Allen, 2003, s. 45). 

Buraya kadar yaptığımız inceleme ışığında mitin şeyleri ya tam anlamıyla gizlediği ya 

da apaçık olarak gösterdiği çıkarımı yapılabilir ancak mitin yaptığı şey çarpıtma ve 

bozmadır; gerçeği anlamından saptırmaktır. Dolayısıyla Barthes’ın deyişiyle mit ne bir 

yalandır ne de bir itiraftır; bir sapmadır (Barthes, 2014a, s. 196). Mit gerçeği çarpıtarak 



 

Roland Barthes’ta Mit ve Burjuva İdeolojisi 

 

 

|42| 

 

ve bozarak gerçeğin görülememesini sağlar. Bu nedenle mit esasen tam olarak gizlemez, 

daha ziyade özneyi aldatır. Mit, kavramı ve dolayısıyla gösterileni açığa çıkarmak ya da 

ortadan kaldırmak zorunda kalınca onu doğallaştırır. Özne onun doğal olduğuna inanır. 

Genç askerin verdiği asker selamının Fransız imparatorluğunun varlığı haline geldiği 

anlaşıldığında anda, mit bu durumu doğalmış gibi sunar. Bunu da çarpıtma ve bozma 

yoluyla yapar. Aslında göstergedeki alt metin, ikincil anlam, orada olmayan ve 

görünmez olan şey görünür olmaya ya da fark edilmeye başladığı anda mit onun esasen 

doğal olduğunu göstermeye çabalar. Sanki siyahi askerin bayrağa verdiği selam 

(gösteren/imge)‘doğal’ olarak Fransa’nın büyük bir imparatorluk olduğunu, bütün 

yurttaşların bayrağa bağlılıkla hizmet ettiğini (gösterilen/kavram) beraberinde getirir. 

Mit bu sürecin doğallığını kanıtlamaya çalışır. 

Barthes açısından burada mitin esas olarak yoğunlaştığı yer, temel ilke karşımıza çıkar; 

mit tarihi doğaya dönüştürür. Mit okurunun ya da tüketicisinin gözünde kavramın 

(gösterilen) amacı açıktır ancak her zaman öyle görünmez. Mitsel sözün dile 

getirilmesine neden olan şey tamamen belirgindir, ama anında doğa içinde 

dondurulmuştur, anında doğal bir şeye dönüşmüştür. Siyahi askerin verdiği selam saf 

ve basit bir imparatorluk selamı olarak okunursa, fotoğrafın gerçekliğinden vazgeçilir, 

bir araç haline gelerek değerini yitirir. Tersine, askerin selamı sömürgeciliğin 

kandırmacası olarak deşifre edilirse, nedenin apaçık olmasıyla mit daha kesin bir şekilde 

yok edilir. Ancak mit okuru için sonuç oldukça farklıdır; her şey sanki fotoğraf doğal 

olarak kavramı çağrıştırıyormuş, sanki gösteren gösterilene bir temel vermiş gibi 

gerçekleşir (Barthes, 2014a, s. 196). Mit, Fransız emperyal ideolojisinin doğal duruma 

geçtiği andan sonra amacına ulaşmış olur. Mit, okuru gösteren aracılığıyla gösterileni 

rasyonelleştirmeye yönlendirilir. 

Barthes, bu rasyonelleştirmenin nasıl gerçekleştiğini bir örnek ile açıklamaya çalışır. Bir 

gazetenin manşetini okuduğumuzu varsayalım: “Fiyatların Düşüşü: İlk Belirtiler. 

Sebzeler: Fiyatlarda Düşüş Başladı.” Örnek bir cümle olduğundan ilk göstergesel dizge 

bütünüyle dilseldir. Ancak ikinci dizgenin göstereni belli sayıda sözlüksel (sözcükler: 

‘ilk’, ‘başladı’, düşüş’) ve baskısal (okuyucunun genellikle dünya çapında önem taşıyan 



 

Kilikya Felsefe Dergisi / Kilikya Journal of Philosophy  2024 / 1 
 

 

|43| 

 

haberleri gördüğü devasa manşetler) ilineklerden oluşur. Burada gösterilen ya da 

kavram, kulağı biraz rahatsız eden yeni bir sözcükle adlandırılması gereken şeydir; 

hükümetsellik (Fr. gouvernementalité/ İng. governmentality) (Barthes, 2014a, 197). Mitin 

anlamlandırması tam olarak karşımızda durur; meyve ve sebzelerin fiyatlarında düşüş 

vardır, çünkü hükümet buna karar vermiştir. Burada meyve ve sebze fiyatlarının düşüşü 

içinde hükümete ait eylemin varlığı görülür. Dilsel dizge söz konusu olduğunda 

nedensellik kelimenin tam anlamıyla doğaldır; meyve ve sebzelerin fiyatları 

düşmektedir, çünkü meyvelerin tam mevsimidir. Ancak mitsel dizgede nedensellik 

yapaydır, yanlıştır, yalancıdır ama tabiri caizse doğanın arka kapısından içeri sızar. 

Mitin masum bir söz olarak deneyimlenmesinin sebebi de budur; amaçları ve niyetleri 

gizli olduğu için değil -gizli olsaydı etkili olamazdı- doğallaşmış olduğu için (Barthes, 

2014a, 197). Gazete burada bir mit geliştirmiştir ve bu mitin temel hedefi fiyatların 

düşüşünün arkasındaki hükümet ideolojisini göstermektir. Bunu da doğalmış gibi 

göstermeye çalışır. Okur, gösteren ile gösterilen arasında doğal bir ilişki olduğunu 

düşünür. Söz konusu örnek mitin temel işlevinin gösterileni ya da kavramı 

doğallaştırmak olduğunu ispat eder. 

4. Burjuva İdeolojisi 

Barthes Yazının Sıfır Derecesi kitabı ve bu kitabıyla bağıntılı makalelerinde burjuva 

kültürünün yazıyı edebiyata nasıl dönüştürdüğünü ya da asimile ettiğini belirlemeye 

çalışır (Barthes, 2006). Barthes’a göre, burjuva edebiyatının yazıyı edebiyata 

dönüştürmesi gibi, genel olarak burjuva kültürü de sürekli olarak yapay, üretilmiş ve 

her şeyden önce ideolojik nesneleri ve değerleri tartışılmaz ve doğalmış gibi sunar. 

Aslında bu süreç (kültürel olguların doğalmış gibi sunulması), ideoloji sözcüğüyle kast 

edilen şeydir. İdeoloji, en azından bu anlamda, tarihsel olanın ve belirli kültürler 

tarafından yaratılanın, zamansız, evrensel ve dolayısıyla doğalmış gibi sunulma 

sürecidir (Allen, 2003, s. 34). 

Barthes, içinde yaşadığı toplumu mitsel anlamlandırmaların alanı olarak tarif eder ve 

söz konusu toplumun politik serüvenlere, ekonomik ve sosyal değişimlere rağmen hâlâ 



 

Roland Barthes’ta Mit ve Burjuva İdeolojisi 

 

 

|44| 

 

bir burjuva toplumu olduğuna inanır. Ekonomik bir olgu olarak burjuvazinin ya da 

burjuva sınıfının hiçbir zorlukla karşılaşılmadan isimlendirildiğini ve tanındığını ifade 

eden Barthes, politik bir olgu olarak burjuvazinin tanınmasının kolay olmadığını, 

ideolojik bir olgu olarak ise bütünüyle ortadan kalktığını dile getirir. Burjuvazi 

gerçeklikten temsile, ekonomik olandan düşünsel olana geçildiğinde ismini siler; 

olgularla uzlaşır ama değerlerle uyuşmaz. Durumunu bir ‘adsızlaştırma’ (Fr. d'ex-

nomination/ İng. ex-nomination) işlemine uğratır. Bu nedenle burjuvazi, genellikle 

adlandırılmak istemeyen bir toplumsal sınıf olarak tanımlanır (Barthes, 2014a s. 203). 

Barthes açısından burjuva kültüründen geniş, yaygınlaştırılmış ve uygulanmış 

biçimlerine, yani gündelik yaşamı, davranış kurallarını, seküler törenleri, kısacası 

burjuva toplumundan ilişkiler yaşamanın yazılmamış kurallarını besleyen kitle 

felsefesine geçince burjuva sınıfının bu adsızlığı ve anonimliği belirgin hale gelir. 

Barthes içinde yaşadığı toplumun bütünüyle bu isimsiz burjuva ideolojisinin içinde 

yüzdüğünü özenle belirtir. Ona göre sinema, basın, davranış kuralları, adalet, kitle 

edebiyatı ve hatta hayali kurulan bir yemek ya da dokunaklı bir düğün, yani günlük 

yaşama ilişkin her şey, burjuvazinin insan ile dünya arasındaki ilişkilere dair sahip 

olduğu ve toplumun geri kalanına da yaşattığı tasarıma bağlıdır. Bu normalleştirilmiş, 

sıradanlaştırılmış ve olağanlaştırılmış formlar pek dikkati çekmez, kökenleri de kolayca 

kaybolur (Barthes, 2014a, s. 205). 

Barthes’a göre, burjuva normları ulusal ölçekte uygulandığında, bu normlar doğal bir 

düzenin açık ve kesin yasaları olarak deneyimlenir. Burjuva sınıfı kendi tasarımlarını ne 

kadar çok yayarsa, bu tasarımlar o kadar doğal hale gelir. Burjuvazi, kendi temel 

durumuna sahip olmayan ve imgelem dışında bu duruma uygun yaşayamayan insanlığı 

kendi ideolojisine çeker. Barthes için imgelem ya da hayal gücü için kolektif bir içerik 

oluşturmak her zaman insanlık dışı bir girişimdir. Çünkü düş, yaşamı yazgıya 

dönüştürür, yokluğu güvence altına alır (Barthes, 2014a, s. 206). Burjuva sınıfı, 

tasarımlarını küçük burjuvaların kolektif imgeleri üzerinden yayarak toplumsal 

sınıfların farklılaşmadığı yanılsamasını yaratır. Ekonomik statüsünü paylaşmadan 

gerçek burjuvaziyle politik olarak ittifak kuran küçük burjuva, maddi koşulların onları 



 

Kilikya Felsefe Dergisi / Kilikya Journal of Philosophy  2024 / 1 
 

 

|45| 

 

tamamen dışladığı kurumlara ve ritüellere hayali bir şekilde ya da hayal gücüne 

dayanarak katılır. Söz gelimi düşük maaş alan bir sekreter, kendini lüks bir sosyete 

düğününde gelin olarak görür. Burjuva tasarımlarının burjuva sınıfının dışında 

tüketilmesi sınıfın var olmadığı yanılsamasını yaratır ve böylece burjuvazinin bir sınıf 

olarak egemenliğini ve tahakkümünü güçlendirir (Moriarty, 1991, s. 28). Dolayısıyla 

burjuva isminden kaçış, yani adsızlaştırma, rastlantısal, yanıltıcı, ikincil, doğal ya da 

önemsiz bir olgu değildir; burjuva ideolojisinin kendisidir. Bu adsızlaştırma, 

burjuvazinin dünyanın gerçekliğini dünyanın imgesine, tarihi ise doğaya dönüştürdüğü 

süreçtir. Barthes’a göre, çağdaş burjuva toplumunda gerçek olandan ideolojiye geçiş, bir 

karşı-doğadan (anti-physis) bir yalancı-doğaya (pseudo-physis) geçiştir (Barthes, 2014a, s. 

206,207). Burjuvazinin gerçek statüsü tarihsel olarak belirli bir zamanda konumlanmış 

halde kalsa da, ebedi ve değiştirilemez bir insan imgesini yansıtır. Burjuva miti onların 

hafızasını ya da toplumsal varoluşlarını tüketir. Bu süreçte insan eylemlerinin, grupların 

ve kurumların siyasal niteliği ortadan kaldırılarak, bu durum tartışılmaz ve 

sorgulanmaz bir olgu olarak sunulur. Sonuç olarak kişi kendi dünyasını seçme 

gereksinimi duymadan yalnızca var olana uyum sağlamakla yetinir (Kearney, 1994, s. 

326). 

Bu noktada miti yeniden hatırlamamız gerekir ya da mite döndüğümüz yer tam da 

yukarıda anlatılanlardır. Göstergebilim, mitin tarihsel bir amaca doğal bir gerekçe 

verme ve olumsallığın sonsuz görünmesini sağlama görevinin olduğunu bize öğretir. 

Barthes açısından bu tutum ve süreç, tam olarak burjuva ideolojisinin tutum ve 

sürecidir. Esasen Barthes, ideolojik eleştirinin göstergebilimsel olmak zorunda 

olduğunu, zaten yalnızca göstergebilimsel olabileceğini ileri sürer. Aksi taktirde bir 

ideolojik eleştirinin gerekli olup olmadığı tartışmalı olur (Barthes, 2014b, s. 15). Yukarıda 

da belirtildiği gibi, toplum mitsel anlamlandırmaların ayrıcalıklı alanıdır. Bunun nedeni, 

mitin bu toplumu tanımlayan ideolojik tersyüz etme için en uygun araç olmasıdır. Mit, 

karşı-doğanın yalancı-doğaya dönüşünü gerçekleştirir (Barthes, 2014a, s. 207). Mit, 

burjuvazinin politik ve toplumsal egemenliğini gizlediği adsızlaştırma sürecine 

yardımcı olur. Mit, dünyayı bir dizi öze, toplumsal etkileşimi pek çok bireysel işleme ve 



 

Roland Barthes’ta Mit ve Burjuva İdeolojisi 

 

 

|46| 

 

farklı olanı aynı olana indirgeyerek burjuva dünya görüşünü ebedi bir doğaya, 

Barthes’ın deyimiyle yalancı-doğaya dayandırmaya hizmet eder. İnsanın içinde 

yaşadığı yapıları üretmedeki rolünü ve dolayısıyla onları değiştirme kapasitelerini 

belirsizleştirir (Moriarty, 1991, s. 28). Aslında mit, toplumdaki egemen grupların 

(burjuvazinin) değerlerini ve çıkarlarını aktif olarak teşvik edip güç yapılarını savunan 

bir fikir ve uygulamalar bütünü olan ideolojinin kendisidir (Storey, 2009, s. 119). Nasıl 

ki burjuva ideolojisi burjuva isminin yokluğuyla tanımlanıyorsa, mit de şeylerin tarihsel 

niteliğinin silinmesiyle oluşur; mitte, şeylerinin yapılışının hafızası kaybolur. Mitin 

işlevi gerçekliğin içini boşaltmaktır; o algılanabilir bir yokluktur (Barthes, 2014a, s. 207). 

Toplumsal anlamlandırmanın sistematik yapısının incelenmesi göstergebilimin en 

önemli unsurlarından biridir. Barthes’ın böyle bir incelemeye yönelmesinin sebebi 

burjuva toplumunun kendisine yüklediği temsil etme biçimleridir. Film, reklam, 

giyinme, tatil, yeme-içme gibi modern mitoslar burjuva sınıfının çıkar ve menfaatlerine 

göre bazı anlamları doğallaştırıp ebedileştirir (Coward&Ellis, 1985, s. 51). Barthes Çağdaş 

Söylenler’de Joseph L. Mankiewicz’in yönetmenliğini yaptığı Jules César filmini bir 

modern mit olarak ele alır ve  bu filmde ‘Romalılık’ yanılsamasının yaratılmasının bir 

saç püskülüne dayandırıldığını ifade eder. Bütün oyuncuların alnının üstünde bir saç 

püskülü vardır ve Barthes için bu püsküller bir Romalılık gösterisi olarak karşımıza 

çıkar. Alına düşmüş saç aracılığıyla Romalıların Romalı olduğu anlaşılır. Burada Roma 

perçemi, Romalılığın göstergesi olarak sunulur ve Barthes’a göre bu burjuva kültürüne 

özgü bir yoz göstergedir ve ‘doğal’ olarak takdim edilir (Barthes, 2014a, s. 23-25). Barthes 

bu örneğe benzer bir örneği şarap üzerinden de verir. Fransız kültüründe şarap içmek 

ya da Barthes’ın tabiriyle şaraba inanmak zorlayıcı bir ortak edimdir. Toplum, şaraba 

inanmayan kişiyi hasta ya da sapkın diye adlandırır; onu ötekileştirir ve toplumun bir 

parçası olarak görmez. Buna karşılık, şarap içmek, Fransız’ı nitelendirmeye, edim 

gücünü ve toplumsallığını kanıtlamaya yarayan ulusal bir tekniktir. Şarap böylece 

kolektif bir ahlakın temelini oluşturarak toplumun bir parçası haline gelir. Barthes için 

şarap miti, günlük yaşamın alışılmış çift anlamlılığını gösterir. Bir taraftan şarabın iyi ve 

güzel olduğu düşünülür ancak diğer taraftan üretimi ağır biçimde Fransız 



 

Kilikya Felsefe Dergisi / Kilikya Journal of Philosophy  2024 / 1 
 

 

|47| 

 

kapitalizminin bir parçasıdır (Barthes, 2014a, s. 68-70). Dolayısıyla şarap miti, diğer 

içkilerden biri değil, üstün Fransız yaşam tarzının bir işaretidir; şarap içmenin kendisi 

toplumsal dayanışma duygusu sağlayan bir ritüel, kolektif bir edim 

oluşturur(Swingewood, 1984, s. 287). Benzer bir örnek biftek ve kızarmış patates 

üzerinden de verilebilir. Barthes için biftek ve kızarmış patates Fransa’da burjuva 

ideolojisi etkisiyle toplumsallaşmış ve ulusallaşmıştır. Fransız vatanseverliğini yansıtan 

bir yiyecek halini almıştır (Barthes, 2014a, s. 71,72). Jules César filmi, şarap ve biftek 

örneğinde de görüldüğü gibi kültürel olguların doğallaştırılması burjuva kültür ve 

ideolojisinin ürünüdür. Esasen hemen hemen gündelik yaşamın bütün nesneleri -film, 

spor, reklam gibi- burjuva ideolojisinin birer ürünü olarak iş görür. Bu yolla burjuva 

ideolojisi her şeyin içsel özü haline gelerek gündelik gerçekliği mit aracılığıyla doldurur 

(Coward&Ellis, 1985, s. 53). 

Barthes okuyucusunun Yazının Sıfır Derecesi kitabından da aşina olduğu gibi burjuva 

kültür ve ideolojisinin önlenemez bir özümseme gücü vardır. Barthes’ın mite uyguladığı 

göstergebilimsel analiz kolay bir şekilde burjuva kültürü tarafından içselleştirilip ya da 

özümsenip kullanılabilir. Burjuva kültürünün bu özümseme gücüne belki de en iyi 

örnek Andy Stafford’un bildirdiği şu anekdottur: Renault otomobil şirketi yeni bir 

reklam stratejisi için Barthes’a danışır ve Marie-Claire’de iki rakip moda tasarımcısı 

arasındaki mücadele hakkında ondan yazı istenir (Stafford, 1998, s. 157). Bu örnek, 

Barthes’ın kendisinin bile burjuva kültürünün bir ürünü haline geldiğini gösterir. 

Jonathan Culler’e göre Barthes, söylenmeye gerek olmayan şeyleri söyleyerek, yani 

mitsel anlamı açıklayarak esasen saldırdığı şeyin suç ortağı haline gelir. Culler, 

gizemden arındırmanın miti ortadan kaldırmadığını, paradoksal olarak ona daha fazla 

özgürlük sağladığını rahatlıkla söyleyebileceğimizi ifade eder. Barthes’ın mitlere 

uyguladığı göstergebilimsel analiz politik sonuçlar doğuracağını umduğu bir gizemden 

arındırma projesidir. Barthes için mitleri analiz etmek bir entelektüelin politik eyleme 

geçmesinin tek etkili yoludur. Ancak Culler açısından gündelik yaşama ilişkin mitler 

politik bir pozisyon almaktan ziyade yalnızca yazı için bir kaynak olabilir (Culler, 2002, 

s. 28,29). Barthes çağın eleştirisini yapar ancak aynı zamanda mite de katkıda bulunur. 



 

Roland Barthes’ta Mit ve Burjuva İdeolojisi 

 

 

|48| 

 

Miti gizemsizleştirmek, ikinci anlamı, saklı olanı ve görünmeyeni açığa çıkarmak miti 

ortadan kaldırmaktan ziyade varlığını devam ettirmesini sağlayabilir. Ancak Barthes’ın 

mitleri ortadan kaldırmak gibi bir hedefinin olduğunu da söylemek güçtür. Onun 

yaptığı burjuva sınıfının iktidarını kurma biçimlerinin bir çözümlemesidir. Temel hedefi 

anlam incelemesine politik bir önem kazandırmaktır. Barthes’ın mitleri gizemden 

arındırması ve yaptığı ideolojik eleştiri burjuva kültürü tarafından kullanılabilir ancak 

burada yapılması gereken analizin üretilme ve sunulma biçimini değiştirmeye devam 

etmektir.  

5. Sonuç 

Makalemiz boyunca incelediklerimizin bize gösterdiği gibi, Barthes için mitler yalnızca 

eski hikayeler, efsaneler ya da söylenceler değildir; aynı zamanda çağdaş toplumda da 

mevcut olan ve dünyayı anlama biçimimizi, dünyaya yönelik bakış açımızı ve 

anlayışımızı da şekillendiren sözlerdir. Mitler, insanların belirli fikir, düşünce ve 

değerleri kavramasını, onaylamasını ve kabul etmesini sağlayarak onları doğallaştırma 

ve normalleştirme gücüne sahip bir iletişim sistemi olarak karşımıza çıkar. Söz konusu 

mitler, burjuva ideolojisi tarafından yaratılır ve burjuvazinin toplumsal normlarının ve 

inançlarının güçlendirilmesine ve sürdürülmesine yardımcı olur. Dolayısıyla burjuva 

sınıfına ait mitler, bu sınıfın değerlerinin doğal, evrensel ve akla uygun olduğunu 

göstererek yaşama tarzını da tartışılmaz ve sorgulanamaz olarak sunar. Burjuva sınıfının 

çıkarlarına hizmet eden çağdaş mitler içerdiği mesaj ve bildirilerle var olan düzenin 

korunması ve sürdürülmesine yardımda bulunur. Mitlerin göstergebilimsel analizi, 

mitlerdeki ideolojik niyetleri ve doğal olarak sunulanın aslında inşa edildiğini gözler 

önüne serer. Barthes’ın göstergebilimsel analizi benimsemesinin nedeni, miti bir düzene 

koyabilmesi, okuyabilmesi ve dolayısıyla geçerli bir eleştiri için bilimsel bir temel 

sağlayabilmesidir. Göstergebilim, Barthes’ın mit ve burjuva ideolojisi ilişkisine dair 

eleştiri, yorum ve çözümlemelerine bilimsel bir dayanak sağlamaktadır.  

 

 



 

Kilikya Felsefe Dergisi / Kilikya Journal of Philosophy  2024 / 1 
 

 

|49| 

 

KAYNAKÇA 

Allen, G. (2003).Roland Barthes.London and New York: Routledge. 

Barthes, R. (1957). Mythologies. Paris: Éditions du Seuil. 

Barthes, R. (1979). Göstergebilim İlkeleri(B. Vardar – M. Rifat, Çev.). Ankara: Kültür 
Bakanlığı Yayınları. 

Barthes, R. (1991). Mythologies (A. Lavers, Trans.). New York: The Noonday Press. 

Barthes, R. (2006). Yazının Sıfır Derecesi (T. Yücel, Çev.). İstanbul: Metis Yayınları.  

Barthes, R. (2014a). Çağdaş Söylenler (T. Yücel, Çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 

Barthes, R. (2014b). Göstergebilimsel Serüven (M. Rifat – S. Rifat, Çev.). İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları. 

Bircan, U. (2015). Roland Barthes ve Göstergebilim, Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi(13), 
17-41. 

Coward, R &Ellis, J. (1985). Dil ve Maddecilik: Semiyolojideki Gelişmeler ve Özne Teorisi (E. 

Tarım, Çev.). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Culler, J. (2002).Barthes: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press. 

Erhat, A. (1996).Mitoloji Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Fiske, J. (2003). İletişim Çalışmalarına Giriş (S. İrvan, Çev.). Ankara: Bilim ve Sanat. 

İnal, A. (2003). Roland Barthes: Bir Avant-Garde Yazarı, İletişim Araştırmaları1(1), 9-38. 

Kearney, R. (1994). Modern Movements in European Philosophy. Manchester and New York: 

Manchester University Press. 

Moriarty, M. (1991). Roland Barthes.Stanford: Stanford University Press. 

Saussure, F. (1998).Genel Dilbilim Dersleri (B. Vardar, Çev.). İstanbul:Multilingual. 

Stafford, A. (1998). Roland Barthes, Phenomenon and Myth: An Intellectual Biography. 

Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Storey, J. (2009).Cultural Theory and Popular Culture: An Introduction.London: Longman. 

Swingewood, A. (1984). A Short History of Sociological Thought. New York: Macmillan 

Education. 


